
1 

 

2026年「第 34回世界病者の日」教皇メッセージ 

サマリア人のあわれみ――他者の苦しみを担うことで愛する 

 

 

 親愛なる兄弟姉妹の皆様。 

 

 第 34回「世界病者の日」は 2026年 2月 11日にペルーのチクラヨで荘厳に祝われます。わたしはこの機会に、

病者をはじめとした困窮する人々、苦しむ人々に注意を向けるために、よいサマリア人の姿をあらためて提示し

たいと望みました。それは、愛のすばらしさとあわれみの社会的次元を再発見することにおいて、つねに現代的

意味をもち、必要とされるからです。 

 

 わたしたちのだれもが、聖ルカによる感動的な箇所を耳にするか、読んだことがあります（ルカ 10・25－37

参照）。わたしたちが愛さなければならない隣人とはだれかと質問したある律法学者に対して、イエスは一つの

物語を語ることによって答えます。エルサレムからエリコに向かって旅をしていた人が追いはぎに襲われ、瀕死

の状態にされました。祭司とレビ人は道の向こう側を通って行きましたが、あるサマリア人は彼をあわれに思い、

傷に包帯をして、宿屋に連れて行き、治療費を払いました。わたしは、敬愛すべき前任者である教皇フランシス

コの回勅『兄弟の皆さん』を解釈の鍵として、この聖書箇所について考察したいと思います。この回勅の中で、

困窮する人に対する思いやりとあわれみは、単なる個人的な努力にとどまらず、さまざまな関係の中で実現され

ます。すなわち、困窮する兄弟との関係、彼らを世話する人々との関係、わたしたちにご自身の愛を与えてくだ

さる神との関係です。 

 

１．出会いのたまもの――近しさと寄り添いを与える喜び 

 

 わたしたちはスピードと即時性と性急さの文化の中に浸されていますが、同時に、使い捨てと無関心の文化の

中にも浸されています。そのため、周囲にある必要と苦しみに目を向けるために近づき、途中で立ち止まること

ができません。このたとえ話は、サマリア人が傷ついた人を見たとき、「道の向こう側を通る」ことなく、その人

に対して開かれた注意深いまなざしを、すなわちイエスのまなざしを向けたと語ります。このまなざしが、サマ

リア人を人間的な連帯をもって寄り添わせました。サマリア人は「足を止め近づいて、自ら手当てをし、懐を痛

めて世話しました。この人は何よりも、〔……〕自分の時間を差し出したのです」（1）。イエスは、隣人とはだれ

なのかを教えるのではなく、どのように隣人になるのか、すなわち、どのようにわたしたち自身が寄り添うのか

を教えます（2）。わたしたちはこのことに関して、聖アウグスティヌスとともに次のようにいうことができます。

主が教えたかったのは、だれがこの人の隣人であるかではなく、人がだれの隣人にならなければならないかとい

うことでした。実際、進んで人に近づかなければ、だれも隣人にはなれません。だから、あわれみを示した人が

隣人となったのです（3）。 

 

 愛は受け身のものではありません。愛は他者へと向かいます。隣人であることは、身体的・社会的に近づくこ

とによるのではなく、愛する決断によります。だからキリスト者は、傷ついた人類に近づいてくださった神なる

まことのサマリア人、キリストの模範に従って、苦しむ人々の隣人となるのです。それは単なる博愛的な行為で



2 

 

はなく、他者の苦しみに個人的にあずかることは自分自身を与えることだということをそこから感じ取らせてく

れるしるしです。それは、わたしたちの人格がたまものの一部となるために、必要を満たす以上のことをするこ

とです（4）。この愛は、必然的に、愛するためにわたしたちにご自身を与えてくださったキリストとの出会いに

よってはぐくまれます。聖フランシスコはハンセン病患者との出会いについて語りながら、次のように述べて、

このことをきわめてすばらしいかたちで説明しました。「主ご自身がわたしを彼らの中に導き給うた」（5）。なぜ

なら、聖フランシスコは彼らを通して愛することの甘美な喜びを見いだしたからです。 

 

 出会いのたまものはイエス・キリストとのきずなから生まれます。わたしたちはこのかたを、わたしたちに永

遠の救いをもたらし、わたしたちが傷ついた兄弟に身をかがめるときに仰ぎ見る、よいサマリア人と考えます。

聖アンブロジオは次のように述べます。「それゆえ、わたしたちの傷をいやしてくださったかた以上にわたした

ちの隣人であるかたはいないのだから、このかたを主、また隣人として愛そうではないか。実際、頭よりもから

だの部分に近いものはない。キリストに倣う者をも愛そうではないか。からだの一致のゆえに、他者の苦しみの

ために苦しむ者をも愛そうではないか」（6）。寄り添われ、ともにいていただき、愛を与えられ、分かち与えられ

ることによって、一なるかたのうちに一つであることが、聖フランシスコと同じように、キリストと出会う甘美

さを味わうことです。 

 

２．病人をケアする共通の使命 

 

 聖ルカは続けて、サマリア人が「あわれに思った」と述べています。あわれむとは、行動を促す深い情動を表

します。それは内面からわき起こり、他者の苦しみにかかわらせる感情です。このたとえ話の中で、あわれみは

行動的な愛の際立った特徴です。それは理論でも感傷でもなく、具体的な行動につながります。サマリア人は近

寄り、傷を治療し、傷ついた人を引き受け、ケアします。しかし注意しなければならないのは、サマリア人がこ

れを一人で個人的にしたのではないということです。「サマリア人は、あの男の人の面倒を見てくれる宿屋の主

人を求めました。わたしたちも広く呼びかけて、小さな個の集合よりも強力な『わたしたち』に巡り合うよう招

かれています」（7）。わたし自身も、ペルーでの宣教者また司教としての経験の中で、多くの人がサマリア人と宿

屋の主人が示したようなあわれみと思いやりを共有しているのを目の当たりにしました。家族、隣人、医療従事

者、医療司牧に携わる人々や他の多くの人々が、立ち止まり、近寄り、ケアし、担い、同伴し、自分がもてるも

のを与えながら、あわれみに社会的な次元を与えます。人間関係のネットワークの中でのこの経験は、単なる個

人的な取り組みを超えるものです。そのためわたしは使徒的勧告『わたしはあなたを愛している――貧しい人々

への愛について』（Dilexi te）の中で、病者のケアが教会の使命の「重要な部分」であるだけでなく「教会的な行

為」（同 49）であることを示しました。わたしは同書の中で、このような次元がわたしたちの社会の健全さをど

のように証明することができるかを示すために、聖チプリアノのことばを引用しました。「この疫病は恐ろしく

て致命的なものと見えはするが、おのおのの正義や心を吟味するために、これほど適切で、これほど必要なこと

があろうか。健康な者が病気の者を世話したかどうか、近親者がその親族を愛情込めて愛したかどうか。主人た

る者が使用人の疲労や衰弱に同情したかどうか、医師は懇願する患者を見捨てたりしなかったかどうか」（8）。 

 

 一なるかたのうちに一つであることは、わたしたちが一つのからだの真の部分であると感じることを意味しま

す。わたしたちはこのからだの中で、自らの召命に応じて、すべての人の苦しみに対する主のあわれみをもたら

すのです（9）。さらに、わたしたちの心を動かす苦しみは、見知らぬ人の苦しみではなく、わたしたちの同じか

らだの部分の苦しみです。このからだの頭であるかたは、わたしたちがすべての人の善のためにケアを行うよう



3 

 

に命じます。この意味で、わたしたちのケアはキリストの苦しみと一致します。そしてそれは、キリスト教的な

精神をもって行われるとき、すべての人が一つになることを願う救い主の祈りの実現を早めます（10）。 

 

３．自分と兄弟とに出会うために、神への愛につねに突き動かされる 

 

 「心を尽くし、精神を尽くし、力を尽くし、思いを尽くして、あなたの神である主を愛しなさい、また、隣人

を自分のように愛しなさい」（ルカ 10・27）。わたしたちはこの二つのおきてのうちに、神への愛を第一に優先す

べきことと、その帰結としての、あらゆる次元における愛し方、人とのかかわり方を見いだすことができます。

「隣人への愛は、神への愛が真実なものであることの具体的な証拠です。使徒ヨハネがあかしするとおりです。

『いまだかつて神を見た者はいません。わたしたちが互いに愛し合うならば、神はわたしたちの内にとどまって

くださり、神の愛がわたしたちの内で全うされているのです。〔……〕神は愛です。愛にとどまる人は、神の内に

とどまり、神もその人の内にとどまってくださいます』（一ヨハネ 4・12、16）」（11）。たとえこの愛の対象が異

なり――神、隣人、自分自身――、その意味でそれぞれ別の愛と理解することができるとしても、それらはつね

に切り離すことができないものです（12）。神への愛を第一に優先すべきことは、人間の行為が、個人的な利益

や報酬なしに、儀式の枠にとどまることなく真の礼拝となる、愛の現れとして行われなければならないことを意

味します。隣人に仕えることは、それによって神を愛することです（13）。 

 

 このような次元は、わたしたちが自分を愛することの意味を理解することをも可能にします。それは、自尊心

や自己評価を成功やキャリアや地位や家柄といった固定観念に基づかせようとする思いから離れ（14）、神と兄

弟の前での自分の位置を再発見することを意味します。教皇ベネディクト十六世は次のように述べます。「霊的

な存在として、人間は人間関係を通して自らを実現していきます。人間がこの関係を真正に生きれば生きるほど、

自らの個人としてのアイデンティティは成長していきます。人間が自分の尊厳を確立するのは、孤立によってで

はなく、他者および神との関係に自分を置くことによってです」（15）。 

 

 親愛なる兄弟姉妹の皆様。「人類の傷をいやす真の薬は、神への愛に根ざした兄弟愛に基づく生き方です」（16）。

わたしたちのキリスト者としての生き方が、このような兄弟愛の次元を欠くことがないようわたしは願います。

それは、神との一致とイエス・キリストへの信仰に深く根ざした、「サマリア人の」、すべての人に開かれた、勇

気ある、参加的で、連帯的な次元です。わたしたちは、この神への愛によって燃え立たせられるとき、すべての

苦しむ人、とくに病者、高齢者、苦難のうちにある兄弟の善のために真に自分をささげることができるのです。 

 

 病者の救いである聖なるおとめマリアにわたしたちの祈りをささげたいと思います。すべての苦しむ人、あわ

れみと傾聴と慰めを必要とする人のためにマリアの助けを求めます。そして、病気や苦しみのうちにある人々の

ために家庭の中で唱えられてきた次の古くからの祈りをもって、マリアの執り成しを願います。 

 

 甘美なるみ母よ、わたしから離れず、 

 御目をわたしからそらさないでください。 

 どんなときにもわたしとともにいて、 

 わたしを一人にしないでください。 

 あなたはつねにわたしの守り 

 わたしのまことの母。 



4 

 

 父と子と聖霊がわたしを祝福してくださるようにお祈りください。 

 

 すべての病者とそのご家族、介助者、医療従事者、医療司牧に携わる人々、とくにこの「世界病者の日」に参

加する人々に、心からわたしの使徒的祝福を送ります。 

 

 バチカンにて、2026年 1月 13日 

 

教皇レオ十四世 

注 

1.^ 教皇フランシスコ回勅『兄弟の皆さん（2020年 10月 3日）』63（Fratelli tutti）。 

2.^ 同 80－82参照。 

3.^ 聖アウグスティヌス『説教』（Sermones, 171, 2; 179 A, 7）参照。 

4.^ 教皇ベネディクト十六世回勅『神は愛（2005年 12月 25日）』34（Deus charitas est）、教皇聖ヨハネ・パ

ウロ二世使徒的書簡『サルヴィフィチ・ドローリス――苦しみのキリスト教的意味（1984 年 2 月 11 日）』28

（Salvifici doloris）参照。 

5.^ アッシジの聖フランシスコ『遺言』（Testamentum, 2: Fonti Francescane, 110〔坂口昻吉訳、『中世思想原

典集成 12 フランシスコ会学派』平凡社、2001年、85頁〕）。 

6.^ 聖アンブロジオ『ルカ福音書注解』（Expositio Evangelii secundum Lucam, VII, 84）。 

7.^ 教皇フランシスコ回勅『兄弟の皆さん（2020年 10月 3日）』78（Fratelli tutti）。 

8.^ 聖チプリアノ『死を免れないことについて』（De mortalitate, 16〔吉田聖訳、『中世思想原典集成 4 初期ラ

テン教父』平凡社、1999年、294頁〕）。 

9.^ 教皇聖ヨハネ・パウロ二世使徒的書簡『サルヴィフィチ・ドローリス――苦しみのキリスト教的意味（1984

年 2月 11日）』24（Salvifici doloris）参照。 

10.^ 同 31参照。 

11.^ 教皇レオ十四世使徒的勧告『わたしはあなたを愛している――貧しい人々への愛について（2025 年 10 月

4日）』26（Dilexi te）。 

12.^ 同参照。 

13.^ 教皇フランシスコ回勅『兄弟の皆さん（2020年 10月 3日）』79（Fratelli tutti）参照。 

14.^ 同 101参照。 

15.^ 教皇ベネディクト十六世回勅『真理に根ざした愛（2009年 6月 29日）』53（Caritas in veritate）。 

16.^ 教皇フランシスコ「第 33 回国際ユースフェスティバル(MLADIFEST)（メジュゴリエ、2022 年 8 月 1 日

－6日）参加者へのメッセージ（2022年 7月 16日）」。 


